2007-11-06

*Текст Датта Даршанам истории о Даттатрейе.*

Одно из качеств практикующего ученика на Пути Лайя-Йоги является способность понять противоположную точку зрения. Это не означает впадение в какие-то неправильные воззрения или взгляды, это означает способность понять, что различные, многообразные точки зрения могут представлять собой одно и то же проявление единства.

Когда у нас есть логическое понимание реальности, то мы легко впадаем в противоречия, как только обнаруживаем, что что-то не сходится с нашим логическим пониманием. Когда мы реализовываем единый «вкус» всех явлений, неконцептуальное видение, осознавание, неконцептуальное видение реальности, то таких противоречий у нас в принципе нет, поскольку мы воспринимаем реальность не умственно.

Допустим, как-то я встретился с одним мирянином, который задавал вопрос: "Вы проповедуете отказ от мира, а, тем не менее, Вы приехали на машине, у Вас есть храм, это же не отказ? И в Ваших словах есть противоречия. Вы проповедуете одно, а на самом деле живете иначе". Я сказал: "Да вовсе никакого противоречия нет. Более того, я могу вообще купаться в роскоши и снова вам с чистым сердцем читать лекции про отказ. Даже так. Я никогда не увижу, в душе у меня даже никакого сомнения о противоречии не возникнет". Он удивился: "Как это так может быть?" Я сказал: "Давайте иначе посмотрим на все это. Что есть истинный отказ, что есть истинная привязанность? Если мы рассмотрим это на сущностном уровне, то отказом, прежде всего, является отказ от логической концепции, ахамкары и от привязанности органов чувств – вот что является истинным отказом".

Таких примеров можно приводить очень много. Человек, который находится на умственном понимании всего, он не понимает многомерность реальности, что реальность не черная или белая, а бесконечная количество, тысячи оттенков различного цвета.

Кажущиеся противоречия на самом деле едины в естественном состоянии. Допустим, поведение сиддха может быть прямым, скрытым, тайным и трансцендентным. Поскольку он многомерная реальность, он может проявляться на разных уровнях. Он может открывать себя тому или иному человеку в зависимости от его состояния. В этом не будет никакого противоречия, поскольку его реальность, его личность многомерна. Но одномерная личность не в состоянии совместить эту многомерность.

Многие сиддхи внешне не проявляли себя, выдавая себя то за гончаров, то за свинопасов, за обычных людей, в душе будучи божествами, практиками высшего уровня. Когда люди, жившие с ними рядом в деревнях, всю жизнь считали их гончарами или свинопасами, обнаружили у них способности сиддхов или обнаруживали их как величайших святых, они отказывались этому верить. Но другие люди знали их именно как величайших святых.

Многомерное сознание не видит противоречий там, где одномерное сознание легко наталкивается на противоречия. То же самое с различными точками зрения и философскими системами. Любые концептуальные точки зрения имеют право на существование, ни одной из них не может быть отдано предпочтение, а если оно и отдается, то только как игра для, того чтобы понять такую точку зрения, которая находится за пределами концепций. Потому что все точки зрения являются иллюзорными и наша задача – обнаружить такое пространство реальности, где все точки зрения одновременно могут существовать и не существовать, где они одновременно и реальны, и не реальны.

Картавирья Арджуна, воспринимая различные учения веданты на концептуальном уровне, пришел в смятение, не найдя способ найти эту точку зрения за пределами концепций.

Иногда меня ученики спрашивают: "Может ли мирянин достичь освобождения, если он будет практиковать в миру?" Я им отвечаю, что если он хороший мирянин, то может, если он будет усердно практиковать. Потом добавляю: "Но пока ни одного такого не видел".

На самом деле не существует каких-либо жестких утверждений. Существуют всегда относительные условия, которые говорят, что любая ситуация может развиваться в связи с чем-то или в зависимости от чего-то, реальность многомерна и неоднозначна. Такой принцип реальности называется анэканта и существует течение в джайнизме, которое так и называется анэканта-вада. Учение о неоднозначности, о том, что любая точка зрения может быть высказана только в связи с чем-либо, с какими-то условиями.

Когда мы понимаем принцип неоднозначности и многомерности реальности, мы начинаем приближаться к интуитивному сознанию и созерцанию. Когда наше сознание одномерно, нам трудно понять тонкие учения.

*«О, Господь, если существует что-нибудь еще, что надо изучить, пожалуйста, обучи меня этому тоже. В мире существует много разных обычаев и практик добра и добродетелей. Они говорят, что Ты один есть основа и корень всех таких практик. Но Ты проявился, чтобы быть выше всех подобных путей. Возможно ли достичь высшего без следования какой-нибудь из этих практик и даже без специального образа действия? Это я также хотел бы знать.*

*Господь, еще есть другое сомнение. Я сам видел, а также слышал от многих, что даже Брахма, Рудра и другие боги считают Тебя Парамешварой и дарующим пищу и освобождение, и размышляют о Тебе. Но Ты сам погружен в созерцание. Кто объект твоего созерцания? Почему Ты занимаешься медитацией?*

*Господь, я надеюсь, что это не ошибочное поведение с моей стороны, но, пожалуйста, проясни эти сомнения. Твоей милостью я полностью удовлетворил свое желание царства и наслаждений. Достаточно их, о, Господь! Я не хочу более этих мирских радостей. Благослови меня последней пурушартхой. Сейчас это моя высшая цель. Я полностью предаюсь Тебе».*

*Не только Господь, но и мудрецы благосклонно слушали непрерывный ряд вопросов Арджуны. Все мудрецы сосредоточенно желали слышать и знать, что Дататтрейя ответит. С едва различимой улыбкой на лице Господь Даттатрейя начал так:*

*«О, Картавирья, ты не догадываешься, как много счастья доставили мне твои слова. Через восхваления, которые ты пел, ты стал известен моей истинной, но скрытой сущности. Ты думаешь, что Я не слышал их. Однако это не так — Я, который есть причина этого восхваления, выходил из твоих уст.*

*Я разрушу оковы сансары тех, кто повторяет твои восхваления каждый день на восходе солнца.*

*Сейчас твое величайшее желание — освобождение. Разве я уже не сказал, что нет ничего, чего бы мои преданные не могли получить от меня? Я непременно дам тебе наставления относительно пути к освобождению. Но у тебя есть сомнения относительно Священных Писаний. Эти сомнения должны быть разрушены первыми. В противном случае некоторые наставления мудрости не будут поняты. Поэтому давай первыми обсудим те сомнения.*

*Картавирья, ты сказал, кажется, что священные книги взаимно противоречивы. Но они просто кажутся такими. В действительности все Священные Писания достигают высшей точки в недвойственности. Однако так, как существуют различные степени понимания, то должны появиться все виды Священных Писаний. Вместо изучения логики, которая ведет к примирению различных позиций, занимаемых по этим вопросам шастрами, слушайте древнюю историю».*

Эта история будет рассказываться в следующий раз.

Даттатрейя как раз олицетворяет такую многомерную истину. Вы можете почитать Даттатрейю через любого святого, через любое божество, поскольку Он проявляется через любую форму. Почитая какого-либо святого, вы можете рассматривать его как единство всех святых, учителей и проявлений Даттатрейи. Таким же образом через любое божество вы можете выполнять Гуру-йогу, если у вас реализован этот принцип многомерности. Если принцип многомерности не реализован, то у вас сильное разделяющее сознание.